
Ashley Dawson, Extinction: A Radical History (Or Books: New York, 2016) 

 

In Extinction: a radical history herinterpreteert Ashley Dawson de historische canon vanuit 

een ecologisch perspectief met speciale nadruk op uitstervingsprocessen onder mensen en 

dieren.1 Hoewel de titel van extinction suggereert dat het hier om een historisch werk gaat, 

schreef Dawson eigenlijk een multidisciplinair werk dat in twee delen te verdelen valt. Het 

eerste deel behandelt de geschiedenis van de mensheid vanuit ecologisch perspectief in 

twee hoofdstukken. Het eerste hoofdstuk beschrijft de vroege jager-verzamelaar 

samenleving tot aan het Romeinse rijk. Hier begint hij bij zijn definitie van het antropoceen. 

Het antropoceen is een modern concept dat veronderstelt dat vanaf het moment dat 

mensen de aarde structureel veranderden, wij van het holoceen in een nieuw geologisch 

tijdperk terecht zijn gekomen: het antropoceen. Meestal wordt verondersteld dat dit vanaf 

de industriële revolutie begon, omdat vanaf dat moment de menselijke populatie en uitstoot 

zeer snel begint toe te nemen. Dawson laat het antropoceen echter grofweg vijftigduizend 

jaar geleden beginnen, omdat vanaf dat moment mensen hoogwaardige wapens begonnen 

te ontwikkelen en effectief leerden te communiceren. Dit maakte het mogelijk om in 

groepen op grote dieren (megafauna) te jagen. Op deze manier verbindt Dawson de definitie 

van het antropoceen aan het fenomeen van de zesde massa-uitsterving (of de 

holoceen-uitsterving).2 

De rode draad in de historische analyse van Dawson is dat vanaf dit moment de 

mensheid steeds een ecologische catastrofe veroorzaakt en om daar vervolgens een 

creatieve, maar onhoudbare oplossing op te vinden die vervolgens weer een nieuwe 

ecologische catastrofe veroorzaakt. Zo beschrijft hij hoe door het zeer effectieve jagen op 

megafauna veel van deze soorten (zoals bijvoorbeeld de mammoet) uitstierven, waardoor 

voedseltekorten ontstonden. Hiermee verklaart Dawson de opkomst van de landbouw en 

daarna de eerste stedelijke gemeenschappen. De intensieve landbouw in de 

mesopotamische steden zorgde echter weer voor aantasting van de bodem, waardoor ook 

dit systeem onhoudbaar bleek en dit keer een massa-uitsterving bij de mensheid 

veroorzaakte. Dawson heeft echter niet een inherent nihilistische blik op de menselijke 

geschiedenis. Zo ziet hij de Egyptische samenleving als een succesverhaal, omdat de 

2 Ibidem, 29-32. 

1 A. Dawson, Extinction: a radical history (tweede druk 2022, origineel 2016). Er zal geannoteerd 
worden volgens de ebook versie van de tweede editie. 



landbouw in deze beschaving zo veel mogelijk aansloot bij de natuurlijke processen van de 

Nijl, waardoor deze veel houdbaarder was.3 In het vervolg van zijn verhaal bleek dit echter 

eerder uitzondering dan regel: “Like the Sumerians, the Romans failed to engage in 

sustainable forms of agriculture, seeking instead to expand their way out of ecological crisis” 

(p 37). Dawson ziet Rome als een waarschuwing voor onze huidige tijd. De val van Rome 

beschrijft hij als een ecologisch fenomeen. De Romeinse keizers konden hun macht 

verstevigen door grote hoeveelheden graan te bezitten en te verdelen, maar door ecologisch 

onhoudbare landbouw was er juist steeds minder graan beschikbaar, terwijl de Romeinse 

elite vooral aandacht had voor het importeren van luxueuze producten.4  

Het tweede deel van de historische analyse van Dawson begint met de ontdekking 

van Amerika in 1492 (hij slaat de middeleeuwen over). Dit ziet hij als een tweede 

fundamentele ontwikkeling - na ‘zijn’ antropoceen rond vijftigduizend voor Christus - in wat 

hij ‘ecocide’ noemt. Ecocide is de massavernietiging van de natuur door mensen, dit kan 

zowel bewust als onbewust zijn. Volgens Dawson versterkten de ontwikkeling van 

kapitalisme en kolonialisme elkaar en waren beide processen een enorme stimulans voor 

ecocide. Hij verklaart dit door te stellen: “capitalism requires people to be destructive to the 

environment”.5 Hij ziet namelijk steeds opnieuw in het verleden dat ecologische problemen 

worden bestreden met schaalvergroting, die vervolgens weer nieuwe (en grotere) 

ecologische problemen veroorzaken. De behoefte tot kapitaalvermeerdering die belangrijk is 

binnen het kapitalisme werkt daaraan mee. Voorbeelden die hij noemt zijn de bonthandel in 

Amerika en de walvisjacht die beiden resulteerden in het uitsterven van diersoorten. In deze 

handel werden ook niet-Europese volkeren aangemoedigd om deel te nemen waardoor zij 

hun eigen ecologische omgeving gingen vernietigen.6 Naarmate het kolonialisme vorderde 

werd de ecologische schade vergroot. Vaak zorgde het beleid van kolonisten voor 

ecologische schade zoals toen Groot-Brittannië de Aswandam bouwde, waardoor de Nijl 

geschikt werd voor katoenproductie, maar er zout op klotte wat de natuurlijke 

vruchtbaarheid van de Nijl te niet deed. Een ander voorbeeld dat hij geeft is de monocultuur 

die gecreëerd werd op slavenplantages. Dawson stelt dat het niet ethische overwegingen 

6 Ibidem, 44-50, 54-56. 

5 Ibidem, 46. 

4 Ibidem, 37-40. 

3 Ibidem, 32-37. 



waren die tot de afschaffing van de slavernij leidden, maar winstverlies door de verminderde 

vruchtbaarheid van de plantagegrond.7  

De oorzaak hiervoor ziet hij in het kapitalisme en kolonialisme. Dit ziet Dawson niet 

alleen terug in de economie, maar ook in de Europese filosofische traditie. Zo interpreteert 

hij John Locke’s ‘tragedy of the commons’ als een legitimatie van de integratie van het 

algemeen land in het kapitalistische systeem. Daarbij merkte hij op dat Locke zelf ook 

persoonlijk belang had bij die ideeën, aangezien hij zelf plantages in Ierland en Virginia 

bezat. Ook Adam Smith’s ‘wealth of nations’ interpreteert hij als een legitimatie van het 

kapitalistisch systeem, zonder aandacht voor de eindigheid van middelen.8 Hierna besteedt 

hij kort aandacht aan het imperialisme in de negentiende eeuw om vervolgens de situatie in 

het heden te beschrijven. Hij ziet een historische continuatie in dat juist de voormalige 

koloniale machten de meeste CO2 uitstoten en weigeren significante concessies te leveren. 

Dit alles gaat ten koste van de aarde, maar ook vooral van de voormalig gekoloniseerde 

volkeren. De oorzaak hiervoor ligt voor hem simpelweg in het kapitalistisch systeem. Daar 

zijn geen compromissen in mogelijk: “Can capitalist society reform itself sufficiently to cope 

with the extinction crisis? This is not simply unlikely. It is impossible in the long run”.9  

Het idee om over ecologische geschiedenis te schrijven is allesbehalve nieuw. De 

historicus J. Donald Hughes schreef hier bijvoorbeeld al sinds de jaren tachtig over.10 Zijn 

boek The mediterranean: an environmental history bevat dan ook veel van de informatie die 

Dawson in het begin van zijn historische analyse aanreikt. De kritiek op het landbouwbeleid 

van de Mesopotamische steden wordt bijvoorbeeld beter onderbouwd in het boek van 

Hughes. Ook een quote over ecologische destructie uit het Gilgamesh epos is in dit boek te 

vinden.11 Voor experts in de ecologische geschiedenis heeft extinction dan ook weinig 

nieuws te bieden. Dat is te verklaren door de bronnen van Dawson te bekijken. Hij lijkt in het 

eerste (historische) deel van zijn boek bijna uitsluitend gebruik te hebben gemaakt van 

secundaire literatuur. Hij legitimeert het gebrek aan primaire bronnen echter ook niet door 

een uitvoerige historiografische analyse te maken. Slechts zeer zelden haalt hij überhaupt 

een auteur aan om het debat mee aan te gaan. Toch biedt Dawson wel een interessante 

11 J.D, Hughes, the mediterranean: an environmental history (2005), 39-40, 194. 

10 Researchgate, https://www.researchgate.net/profile/J-Donald-Hughes (geraadpleegd op 16 december 2023). 

9 Ibidem, 59-61. 

8 Ibidem, 51, 55-57. 

7 Ibidem, 37, 49-50. 

https://www.researchgate.net/profile/J-Donald-Hughes


visie door zijn ecologische analyse toe te spitsen op uitsterving. De eerste twee 

hoofdstukken lijken echter vooral te dienen om het verleden te gebruiken ten gunste van het 

tweede deel van het boek. 

In de latere hoofdstukken laat Dawson namelijk het verleden voor wat het is en richt 

hij zich op het aanpakken van de huidige klimaatcrisis. Dit is een bijzondere aanpak. Dawson 

schrijft namelijk in het eerste deel in heel weinig pagina’s een ‘grote geschiedenis’ van 

ecologie en uitsterving. Zo’n historische analyse zou makkelijk een compleet (en groter) boek 

kunnen vullen. Aan de ene kant betekent dit dat hij vooral grotere punten van andere 

auteurs als Hughes herkauwt en hele tijdvakken als de middeleeuwen overslaat. Voor 

iemand die (het kapitalistische) Westen als inherent racistisch ziet, is zijn analyse ook 

bijzonder eurocentrisch. Hij besteedt bijvoorbeeld geen enkele aandacht aan de Chinese en 

Amerikaanse oudheid. Aan de andere kant weet hij op een bondige en prikkelende manier 

over de geschiedenis vanuit ecologisch perspectief te schrijven. Dat doet denken aan een 

boekje in de academische serie very short introductions. In tegenstelling tot die boekjes is 

extinction echter een multidisciplinair werk. 

Alleen het eerste deel is historisch, het tweede deel is een soort politiek-filosofisch 

betoog. Voor Dawson bewees de geschiedenis dat het kapitalisme als facilitator van 

eindeloze groei onhoudbaar is op de lange termijn. Keer op keer cumuleert dit proces in de 

uitsterving van mensen of dieren. Ook raakt het ecologisch systeem beschadigd, wat 

uitsterving op de langere termijn bevordert. Deze situatie is volgens Dawson alleen op te 

lossen door buiten het kapitalistisch systeem te denken en aan ecologische conservatie 

zonder winstoogmerk te doen. De tweede editie bevat een nieuw hoofdstuk met kritiek op 

bestaande methodes van conservatie. Hij beschuldigt instituties als het Wereldnatuurfonds 

van het neo-koloniseren van ontwikkelingslanden om deze alsnog te laten exploiteren voor 

winst. Door land af te pakken van de lokale bevolking en dit vervolgens ‘groen’ te noemen, 

krijgen bedrijven de mogelijkheid om hun uitstoot in het westen te ‘neutraliseren’. Dit 

noemt hij ‘groen kapitalisme’ en hier vindt dan een proces plaats dat hij: “accumulation by 

extinction” noemt.12 Een voorbeeld dat besproken wordt is het creëren van veilige 

natuurzones voor bedreigde diersoorten als olifanten. Hier worden arme landen volgens 

hem ‘gekoloniseerd’, omdat de arme bevolking wordt weggehouden van het beschermde 

12 Dawson, extinction, 63-65.  



land en wordt beschoten als zij zich hier toch begeven.13 Het kernargument is dat het westen 

met schijnoplossingen komt voor de klimaatcrisis die de lokale bevolking als schuldig 

framen, terwijl westerse bedrijven door kunnen gaan met vervuilen in ruil voor het 

faciliteren van deze schijnoplossingen. Als beter alternatief ziet Dawson een beleid van 

rewilding. Rewilding gaat om het aanbrengen van hele grote stukken natuur, inclusief 

‘oorspronkelijke’ diersoorten. Voor Dawson is het belangrijk dat in deze aanpak de lokale 

bevolking niet van het land verwijderd wordt - zoals bij conservatie - maar wordt 

geïntegreerd in de nieuwe natuurgebieden.14 De vraag is wel hoe geloofwaardig dit 

onderscheid is. Een belangrijk aspect van rewilding is dat ‘natuurlijke’ roofdieren zoals de 

wolf worden geïntroduceerd om te zorgen dat de populatie van planteneters niet 

problematisch groot wordt. Ik denk dat de lokale bevolking die Dawson juist stakeholder wil 

maken in conversatie, niet altijd even blij zal zijn met grote, gevaarlijke roofdieren die 

losgelaten worden op hun land. Het is immers een mythe dat roofdieren inmiddels zo bang 

zijn voor mensen dat ze deze nooit aan zullen vallen. Een voorbeeld hiervan zijn beren die 

losgelaten werden in Noord-Italië ter bevordering van de biodiversiteit. Dit leidde tot 

meerdere dodelijke incidenten en creëerde een kloof tussen de bevolking in het zuiden die 

het land graag ecologisch diverser wilde maken en de lokale bevolking die bang was voor de 

beren.15 Dawson neemt dit probleem niet op in zijn analyse en noemt als voorbeeld de 

succesvolle herintroductie van de wolf in Yellowstone National Park. Hier wonen echter al 

lange tijd geen mensen meer die daarover zullen klagen, als gevolg van dezelfde 

imperialistische processen die Dawson bekritiseert. Dit doet hij elders in het boek ook 

specifiek voor Yellowstone zelf.16 

Een interessante oplossing die Dawson aangeeft is een universeel basisinkomen voor 

mensen in the global south die in een belangrijk ecologisch gebied wonen. Op deze manier 

zijn deze mensen minder kwetsbaar voor grote economische invloeden van buitenaf die het 

gebied zouden kunnen beschadigen. Ook zijn zij minder geneigd om voor hun eigen 

overleven hun leefgebied te vernietigen, zoals bijvoorbeeld gebeurt bij het jagen op 

olifanten. Volgens Dawson zal dit effectiever zijn dan mobiele legers in te schakelen om op 

16 Dawson, extinction, 83. 

15 Nrc, https://www.nrc.nl/nieuws/2023/05/05/lot-van-beer-die-jogger-doodde-beroert-de-italianen-a4163934 
(geraadpleegd op 17 december 2023. 

14 Ibidem, 78-81. 

13 Ibidem, 68-70. 

https://www.nrc.nl/nieuws/2023/05/05/lot-van-beer-die-jogger-doodde-beroert-de-italianen-a4163934


de lokale bevolking te schieten als zij bij deze dieren in de buurt komen.17 Het liefst zou 

Dawson echter het hele kapitalistische systeem ontmantelen en alle middelen vorderen van 

grote bedrijven die ecologisch destructief zijn. Echter: “most of the media, the political 

parties, and the repressive power of the state are in the hands of the plutocrats”.18 Daarom 

kwam hij in dit boek met werkbare oplossingen binnen het huidige systeem. 

Een belangrijke vraag om tot slot te stellen is of een auteur als Dawson zo activistisch 

te werk kan gaan en nog steeds een ‘historisch-academisch’ werk kan schrijven. Dawson 

doet in zijn grote geschiedenis - zoals we hebben gezien - weinig moeite om op de 

bestaande historiografie aan te sluiten (deze gebruikt hij alleen maar) of om nieuwe primaire 

bronnen uit te werken. In plaats daarvan laat hij hier naar zijn idee zien dat het kapitalisme 

een corrupt systeem is om in het tweede deel van die bevindingen uit te gaan. In het tweede 

politiek-filosofische deel schrijft hij meer als een activist. Uiteindelijk wordt de geschiedenis 

hier dus noodzakelijk versimpeld (het is een klein boekje) en wordt historisch onderzoek 

direct gebruikt om een hedendaags politiek standpunt te onderbouwen. Ik denk dat 

wanneer dit werk gezien wordt vanuit het oogpunt van wat het kan bieden, deze situatie 

minder problematisch wordt. Zoals gezegd biedt het voor geïnteresseerden van buiten dit 

specifieke vakgebied een interessant, beknopt startpunt met goede literatuurverwijzingen. 

Veel van de mensen die specifiek geïnteresseerd zijn in dit onderwerp zullen zich ook wel op 

een soortgelijke positie op het politieke spectrum bevinden als Dawson. Hij schrijft duidelijk 

niet zozeer voor collega’s, maar voor ideologische sympathisanten. Vanuit dat perspectief 

heeft hij voor hen een zeer geslaagd werk geschreven en voor anderen een interessant 

werk, maar wel vanuit zijn specifieke politieke visie. Dat wil niet zeggen dat er ook voor hen 

geen mogelijke interessante oplossingen en ideeën in het boek te vinden zijn, zoals het 

universeel basisinkomen voor armere mensen in kwetsbare ecologische gebieden. 

 

Bram van den Berk 

18 Ibidem, 98. 

17 Ibidem, 95-96. 


